
    
Este conteúdo é licenciado sob forma 
de uma Licença Creative Commons – Atribuição 4.0 Internacional 
 

   
   

  

     https://doi.org/10.17058/rea.v32i3.19809   

Reflexão e Ação. Santa Cruz do Sul, v. 32, n. 3, p. 11-27, set./dez. 2024. 

ISSN: 1982-9949 

FORMAÇÃO DE PROFESSORES EM CRUZOS COM TERREIROS 

AFRO-BRASILEIROS: EXPERIÊNCIAS EM NARRATIVAS 

DESCOLONIAIS E INCLUSIVAS 

TEACHER TRAINING IN CROSSINGS WITH AFRO-BRAZILIAN TERREIROS: 

EXPERIENCES IN DECOLONIAL AND INCLUSIVE NARRATIVES 

FORMACIÓN DOCENTE EN ENCRUCIJADA CON TERREIROS 

AFROBRASILEÑOS: EXPERIENCIAS EN NARRATIVAS DECOLONIALES E 

INCLUSIVAS 

Norma Silvia Trindade de Lima1  

Mariana Semião de Lima2. 

 

RESUMO  

Pretendemos compartilhar percursos formativos por meio de narrativas e memórias acerca de cotidianos escolares, 

aprendizagens e pertencimentos em terreiros e giras afro-brasileiras. Diferenças e tangenciamentos compõem esta 

escritura mobilizada pelo desejo de reverenciar cruzos relevantes que constituem nossos corpos, escutas, fazeres e 

sabores sentidos nos (des)caminhos e (des)compassos que seguem em deslocamentos epistêmicos, 

ensinandoaprendendo no ofício de professoras. Dentro e fora dos muros das escolas, nos movemos buscando 

estabelecer trânsitos confluentes que contribuam com uma educação inclusiva descolonial, reverberando na 

formação de professores. Dialogamos com estudos que se alinham à perspectiva inclusiva descolonial, pluriversal, 

como a pesquisaformação narrativa (auto)biográfica, que nos permitem problematizar a hegemonia do 

conhecimento eurocentrado, racista e patriarcal. Por fim, estabelecemos uma interface entre o sentimento de 

pertencimento e a inclusão escolar, num recorte epistemológico, destacando o contributo de bens culturais imateriais 

brasileiros, macumbísticos, em especial, capoeiras e candomblés, a fim de potencializar outros fazeres, saberes e 

processos formativos inclusivos e descoloniais. 

Palavras-chave: educação inclusiva descolonial; sentimento de pertencimento; macumbas; capoeira; candomblé. 

 

ABSTRACT 

We intend to share training paths through narratives and memories of school routines, learnings and belongings in 

Afro-Brazilian terreiros and giras. Differences and intersections compose this writing driven by the desire to 

reverence relevant crossings that constitute our bodies, listening, practices and flavors felt in (mis)directions and 

(mis)matches that follow in epistemic displacements, teaching-learning in the profession of teachers. Inside and 

outside the walls of schools, we move seeking to establish confluent transits that contribute to a decolonial inclusive 

education, reverberating in the teacher training. We dialogue with studies that align with the decolonial, pluriversal 

and inclusive perspective, such as (auto)biographical research-training, which allow us to problematize the 

hegemony of Eurocentric, racist and patriarchal knowledge. Finally, we establish a interface between the sense of 

belonging and school inclusion, within a epistemological framework, highlighting the contribution of Brazilian and 

macumba-related immaterial cultural goods, in particular capoeiras and candomblés, to enhance other inclusive and 

decolonial practices, knowledge and learning processes. 

Keywords: decolonial inclusive education; sense of belonging; macumbas; capoeira; candomblé. 

 

RESUMEN 

Pretendemos compartir recorridos formativos a través de narrativas y memorias sobre el cotidiano escolar, el 

aprendizaje y la pertenencia en terreiros y giras afrobrasileñas. Diferencias y tangencias componen esta escritura, 

movilizada por el deseo de reverenciar encrucijadas relevantes que constituyen nuestros cuerpos, escuchas, haceres 

y sabores sentidos en los (des)caminos y (des)brújulas que siguen los desplazamientos epistémicos, enseñanza-

 
1 Universidade Estadual de Campinas – UNICAMP – Campinas – São Paulo – Brasil – https://orcid.org/0000-0001-6728-4675 – 

normatl@unicamp.br 
2 Universidade Estadual de Campinas – UNICAMP – Campinas – São Paulo – Brasil – https://orcid.org/0000-0001-8014-6285 – 

marisemi168@gmail.com 



12 
 

Reflexão e Ação [ISSN 1982-9949]. Santa Cruz do Sul, v. 32, n. 3, p. 11-27, set./dez. 2024. 
https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index 

 

aprendizaje en la profesión de maestro. Dentro y fuera de los muros de las escuelas, buscamos establecer tránsitos 

confluyentes que contribuyan a una educación inclusiva decolonial, reverberando en la formación docente. 

Dialogamos con estudios alineados con una perspectiva inclusiva decolonial y pluriversal, como la investigación 

narrativa (auto)biográfica y la formación, que permiten problematizar la hegemonía del conocimiento eurocéntrico, 

racista y patriarcal. Por último, hemos establecido una interfaz entre el sentimiento de pertenencia y la inclusión 

escolar, en un enfoque epistemológico, destacando la contribución de los bienes culturales inmateriales brasileños, 

macumbísticas, especialmente capoeiras y candomblés, para potencializar otras prácticas inclusivas y decoloniales, 

conocimientos y procesos de formación. 

Palabras clave: educación inclusiva decolonial; sentido de pertenencia; macumbas; capoeira; candomblé. 

 

 

Introdução 

Intentamos, neste ensaio, compartilhar experiências que nos tornam quem somos, o que 

fazemos e como nos entendemos no que diz respeito ao campo educacional, implicadas na e com 

a formação de professores, nos âmbitos da pesquisa, ensino e extensão universitária. Docências 

em movimento, gestadas em tessituras e temposespaços distintos. Por meio de narrativas, 

produzimos memórias acerca de aprendizagens e pertencimentos em terreiros e giras afro-

brasileiras que nos constituem. Diferenças e tangenciamentos compõem esta escritura, 

mobilizada pelo desejo de reverenciar e compartilhar cruzos relevantes que constituem nossos 

corpos, escutas, fazeres e sabores sentidos nos (des)caminhos e (des)compassos que seguem em 

deslocamentos epistêmicos, ensinandoaprendendo no ofício de professoras. Dentro e fora dos 

muros das escolas, movemo-nos buscando estabelecer trânsitos confluentes que contribuam com 

uma educação inclusiva descolonial, reverberando na formação de professores. Nas linhas que 

seguem, duas narrativas (auto)biográficas reportam-se à docência. Na educação infantil, numa 

rede de ensino municipal, e na universidade pública, ambas experiências são atravessadas por 

vivências em “saberes praticados” - terreiros gestados a partir da diáspora africana compulsória.  

Transitamos para além dos muros da academia, experienciando uma educação em giras 

mobilizadas nas capoeiras e nos candomblés. Tecemos, por fim, articulações possíveis que 

perspectivem passos largos para nossos fazeres nos cotidianos escolares, seja na pesquisa, no 

ensino ou na extensão, implicados com a formação de (novas) gerações. Nossa inquietação 

central, inspira-se na urgência de se tensionar a perspectiva epistemológica hegemônica no 

campo educacional, em especial na formação de professores, ainda, colonial e racista, cujos 

efeitos, naturalizam ideais construídos por valores de um sistema-mundo imperialista, 

eurocêntrico, capitalista, patriarcal, escravocrata e cristão. Consideramos que as práticas 

culturais, em especial as afro-brasileiras, podem contribuir com a problematização e o 

Submetido para publicação: 06/09/2024 

Aceito para publicação: 20/01/2025 

Autor para contato: normatl@unicamp.br 

https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index


13 
 

Reflexão e Ação [ISSN 1982-9949]. Santa Cruz do Sul, v. 32, n. 3, p. 11-27, set./dez. 2024. 
https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index 

 

alargamento das fronteiras epistêmicas e existenciais, no que tange à formação humana e social, 

numa perspectiva inclusiva descolonial e pluriversal. Posto que, há rastros coloniais, racistas e 

machistas no cotidiano de nossas lógicas, práticas e vidas.  

Dialogamos com intercessores e assentamentos afetivos-teóricos-metodológicos, como o 

pensamento de Sodré (2019), mobilizando noções de espaço/terreiro, corpo/corporeidade e 

educação – na dimensão da reciprocidade entre gentes em contato/encontro, numa lógica da 

potência e da alegria. Nessa esteira, terreiro aqui é compreendido para além da circunscrição 

física/geográfica, mas como “saber praticado” e atualizado por meio das gentes, práticas, rituais 

e celebrações.  

Destacamos, ainda, que a noção de terreiro como um espaço/tempo em que o saber é 

praticado, não está fixada somente em referenciais centrados no contexto religioso.  

As invenções dos terreiros na diáspora salientam a complexidade dos modos de vida aqui 

praticados e as possibilidades de relações tecidas. Assim, as muitas possibilidades de 

configurações de terreiros apontam que os mesmos podem refletir desde uma busca por 

ressignificação da vida referenciada por um imaginário em África, como também aponta 

para as disputas, negociações, conflitos, hibridações e alianças que se travam na 

recodificação de novas práticas, territórios, sociabilidades e laços associativos (Simas; 

Rufino, 2018 p. 42) 

Ademais, as contribuições de Haddock-Lobo (2020, 2021, 2022), em especial, os dispositivos 

conceituais: cruzo(s), gira(s), macumba(s), nos mobilizam a reconfigurar o campo educacional, 

visando fertilizar outras narrativas e lógicas no pensar e fazer educativo numa perspectiva 

inclusiva e descolonial. 

Haddock-Lobo, assim como Simas e Rufino (2018), em suas potentes ponderações e 

tensionamentos acerca de uma filosofia popular brasileira, com os pés no chão, propõe pensar o 

termo “macumba”. Percebemos aderência e compartilhamos com alegria:  

quero pensar o termo “macumba” como um grande balaio conceitual em que caibam todos os 

corpos e saberes que o Espírito colonial acha que estão à disposição do chute: religiões de 

matrizes afro-brasileiras, sambas, jongos, capoeiras, práticas xamânicas, esportes de rua, bailes 

funk, jogo do bicho, puteiros clandestinos, esquinas de prostituição, enfim, tudo isso e muito 

mais. (Haddock-Lobo, 2021, p.6 e 7) 

Ainda o autor, quando discorre sobre a gira macumbística, nos instiga a pensar a gira nos terreiros 

formativos. Por ele mesmo (os grifos são nossos): 

Pensar a gira é, portanto, pensar em uma coletividade que se reúne para produzir 

encantamento [...] 

Daí a lindeza, para mim, dos saberes absurdamente impuros das culturas populares, como as 

macumbas, os carnavais, as festas de São João, e muitos outros. Os cruzos são, nesse sentido, 

o que potencializa aquilo que provoca o pensar: como aquele sim, sim ao qual Derrida se 

refere. O sim inicial, o primeiro sim, que diz respeito à alteridade radical, à vinda do outro, é o 

https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index


14 
 

Reflexão e Ação [ISSN 1982-9949]. Santa Cruz do Sul, v. 32, n. 3, p. 11-27, set./dez. 2024. 
https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index 

 

que mostra que não há vida, não há pensamento, não há corpo, sem cruzo. O segundo 

sim, aquele que diz respeito à hospitalidade incondicional, ao acolhimento do outro, o 

dizer sim ai sim, é o que nos move a buscar ainda mais promover os cruzos, nos abrir aos 

esbarrões e, como dizia minha falecida mãe de Santo, Dona Concheta Perroni, deixar vir 

quem tem que vir. (Haddock-Lobo, 2021, p.14)  

Outra referência presente e colaborativa, dada a pertinência e abertura para a escuta de 

vozes silenciadas historicamente, são Abrahão (2018) e Bragança (2017, 2018) e seus 

ensinamentos epistemopolíticos acerca da pesquisaformação narrativa (auto)biográfica, ao 

oferecer estratégias estéticas para escrituras outras de produção do conhecimento, contrariando 

a normatividade hegemônica e racionalista do trabalho científico.  

Em outras palavras, Mignolo (2008) propõe que a decolonialidade como opção 

epistêmica envolva uma desobediência desta e nesta geo-política do conhecimento e seus jogos 

eurocêntricos no âmbito da linguagem.  

Na esteira desses eixos e potentes interlocutores, vimos desenvolvendo nossos estudos e 

práticas pedagógicas, conferindo centralidade às brasilidades presentes nas giras macumbísticas. 

Assim, concluímos afirmando que as práticas culturais, em especial as afro-brasileiras, 

contribuem com a problematização e o alargamento das fronteiras epistêmicas e existenciais, no 

que tange a formação humana e social, numa perspectiva inclusiva descolonial e pluriversal.  

 

Lembrando de mim, memórias mundo afora… 

Desde cedo, os trânsitos e os cruzos de (des)afetos e saberes estiveram presentes em 

florescência. Refiro-me aos meus pais (biológicos), um homem nordestino e uma mulher carioca, 

que se conheceram, no Rio de Janeiro, em Niterói, onde minha mãe residia. Constituíram família 

e tiveram seus filhos e filhas (cinco) em Maceió/Alagoas. Na década de 1960, mudaram-se para 

o Rio de Janeiro, com a prole, sendo os dois últimos, eu e meu irmão caçula, bem pequenos. E, 

assim, continuo essa narrativa, em busca de sentidos que se multiplicam com o passar do tempo 

e da experiência. Percurso formativo vai se delineando e se modificando por muitos caminhos, a 

partir de diferentes afetamentos, relevos, personagens, sons, cores, cheiros, rituais e celebrações. 

Tornei-me, desse modo, além de professora, uma capoeirista. Naturalmente, faço vários recortes 

narrativos e digressões, neste ensaio.  

O sentimento de pertencimento e a consciência de ancestralidade africana (me) 

demandaram a inclusão da capoeira no campo de estudos acadêmicos, desenvolvido na esteira 

das discussões educacionais inclusivas e descoloniais (Lima, 2016, 2019, 2020, 2021a; Lima; 

Lima, 2023). A implicação de tais sentimentos constituíram uma responsabilidade (obrigação) 

https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index


15 
 

Reflexão e Ação [ISSN 1982-9949]. Santa Cruz do Sul, v. 32, n. 3, p. 11-27, set./dez. 2024. 
https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index 

 

com o universo cultural afrodiaspórico, em especial a capoeira. Esta, registrada como patrimônio 

cultural imaterial do Brasil e da humanidade (Iphan, 2008, Unesco, 2014), compreendida, aqui, 

como expressão de força vital, axé, potência de vida, acervo de experiências e memórias, 

materializadas em suas práticas, saberes, rituais, sociabilidades, afetos e (re)existências. Nessa 

perspectiva, reconheço na capoeira um processo educacional. Isto é, uma perspectiva formativa, 

existencial e comunitária, cujos laços afetivos potencializam conexão e resgate do legado 

ancestral, afirmando um “lugar no mundo”. Trata-se de uma sociabilidade coletiva referendada 

historicamente e culturalmente, tornando-se (muitas vezes) um ofício. No entanto, vale também 

reconhecer que as comunidades de capoeira não estão isentas de práticas de racismo, machismo, 

sexismo, subalternização – dispositivos estruturais e capilares da lógica capitalista, desumana e 

perversa reiterada pela colonialidade nos âmbitos do ser, saber, poder e gênero (Mignolo, 2008, 

2017; Bernardino-Costa; Maldonado-Torres; Grosfoguel, 2019; Lugones, 2014). Afinal, não se 

escapa das capturas e atravessamentos da colonialidade, entendida como legado do colonialismo, 

cujo princípio fundante é a noção de raça (Mignolo, 2017).  

De acordo com o pensamento descolonial, o colonialismo e o capitalismo são corolários, 

isto é, são condições de proveniência para a emergência de um sistema-mundo que, terminado o 

colonialismo, instaura capilaridades/mecanismos de colonialidades, em todos os âmbitos da vida 

social. Colonialidade não é o mesmo que colonialismo, mas o seu desdobramento e manutenção, 

sendo o lado B/oculto da modernidade, conforme Mignolo (2017). O colonialismo envolve uma 

dimensão jurídica-política de uma nação sobre outra, e a colonialidade refere-se a um padrão de 

poder, saber e ser estabelecido nas circunstâncias de dominação coloniais e entranhado na vida 

social, perdurando até hoje. Trata-se, portanto, de um dispositivo que opera nas relações 

institucionais, nas relações de trabalho, nas relações intersubjetivas, sexuais e de gênero e, como 

não poderia deixar de ser, nas relações pedagógicas. Assim, a colonialidade, como uma matriz 

colonial de poder, saber, ser e de gênero, agencia e forja as diferentes dinâmicas institucionais e 

relacionais da vida social e subjetiva.  

Nessa esteira de pensamento, no âmbito epistemológico, destaco o racismo epistêmico, 

aquele que nega legitimidade a povos e saberes outros, sobretudo os afrodiaspóricos. As noções 

de universalidade, causalidade, binarismo, linearidade e hierarquia, que regulam critérios de 

legitimidade na produção e circulação do conhecimento para a formação humana, invisibilizam 

e descredibilizam gentes, territórios, práticas, saberes e culturas historicamente produzidos como 

ausentes e inferiores, justificando a subalternização, o racismo e tantas outras violências com as 

quais ainda convivemos, em especial, nos cotidianos escolares (Gomes, 2021).   

https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index


16 
 

Reflexão e Ação [ISSN 1982-9949]. Santa Cruz do Sul, v. 32, n. 3, p. 11-27, set./dez. 2024. 
https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index 

 

A geo-ego-corpo-política de conhecimento eurocentrada, racista e colonial está 

naturalizada e incorporada nos processos de escolarização. Se os modos de pensar, de enunciar, 

de simbolizar orientam o fazer educativo, cabe problematizar a referência de verdade e de 

conhecimento em uma escola pública, laica e referenciada socialmente. Nesta, o ambiente 

demanda pluriversalidade, isto é, presença, diálogo e horizontalidade entre diferentes vozes e 

modos de viver, de nomear, de produzir conhecimento. Não sendo assim, como as diferentes 

pessoas, oriundas de diferentes experiências culturais irão se sentir acolhidas, aceitas, enfim 

pertencentes? Sentimento de pertencimento e inclusão escolar se cruzam (Lima, 2021).  

É fato que as epistemes desdobradas em linguagem, por meio de práticas discursivas, 

produzem efeitos subjetivantes, isto é, engendram processos de singularização/subjetivação: 

quem sou eu, quem são os outros. Como nomeio, interpreto, crio sentidos e significados para os 

acontecimentos, as paisagens, os (des)afetamentos e personagens em mim e além/fora de mim?  

Percebo que essa inquietação me acompanha ao longo das rotas, dos tempos e espaços, a 

saber, o efeito da linguagem em (nossos) processos de singularização/subjetivação e 

nomeação/percepção do mundo. Fanon problematiza, em Pele Negra, Máscaras brancas (2008), 

o papel da linguagem nos processos de subjetivação, ao discutir o racismo. Vim conhecer e 

estudar a respeito quando as práticas culturais afrodiaspóricas, em especial, a capoeira, 

ampliaram o protagonismo em minhas cenas, palcos, enredos e tramas. Do pessoal para o 

acadêmico e, desde então, em cruzos.  

Isso posto, em percursos e movimentos pessoais, profissionais-acadêmicos, navego há 

tempos, em mares nada plácidos, tratando-se da temática da inclusão (Lima, 2003; Lima; 

Mantoan, 2017). Por inclusão, refiro-me às lutas e negociações cotidianas, tendo em vista o 

usufruto de direitos constitucionais como: acesso à educação, aos bens culturais, manifestações 

religiosas, condições materiais e simbólicas de desenvolvimento humano-sustentável 

(Constituição Federal, 1988).  

As temáticas inclusão e práticas culturais afro-brasileiras se entrelaçam, sobretudo na 

perspectiva descolonial, conforme vimos empreendendo, configurando em nossos estudos a 

perspectiva educacional inclusiva descolonial. Inclusão compreendida aqui como princípio 

educacional e societário, a partir das legítimas e históricas lutas reivindicatórias de gentes 

subalternizadas, expropriadas de seus territórios e, em grande medida, os epistemicídios, quando 

verdadeiras comunidades de saber e laços vitais são/foram exterminados violentamente. Tal 

princípio sempre esteve comigo, em meu corpo, anseios, miradas, desejos, paixões, riscos e 

experiências formativas, as mais diferentes e iniciáticas.  

https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index


17 
 

Reflexão e Ação [ISSN 1982-9949]. Santa Cruz do Sul, v. 32, n. 3, p. 11-27, set./dez. 2024. 
https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index 

 

Destaco, assim, a ampliação da potência da noção de inclusão no campo educacional com 

o protagonismo das giras e epistemes macumbísticas. Macumba compreendida no campo das 

culturas ensejadas em diáspora negra, a partir das práticas (religiosas ou não) afroameríndias, 

como: candomblés, umbandas, capoeiras, sambas de roda, jongos e outros (Haddock-Lobo, 2020; 

Simas; Rufino, 2018). 

Trata-se de um deslocamento/giro epistêmico e descolonial a partir da centralidade da 

capoeira, em giras e práticas macumbísticas, como campo de interesse e estudos, potencializando 

a problematização da geo-ego-corpo-política do conhecimento eurocentrado, colonial, patriarcal, 

racista, sexista, machista ainda, muito presente nos espaços, dizeres e fazeres acadêmicos-

formativos e, como não poderia deixar de reconhecer, em minha formação.  

A noção de inclusão é desafiadora, posto que demanda um tensionamento das arbitrárias 

fronteiras que demarcam as margens e constituem as chaves de compreensão/interpretação de 

mundo, legitimadas por um circuito da colonialidade nos âmbitos do poder/saber/ser e de gênero. 

Quem está dentro ou fora, quem pode ou não, quem fala, quem enuncia, quem 

reconhece/legitima, quem ordena e tantas outras funcionalidades da vida social e existencial que 

vão nos alocando e habitando nossos modos de olhar, dizer, sentir, poder e educar. 

A capoeira ensina que cair faz parte do jogo. Só cai quem joga, quem entra na roda. E, 

para aprender é preciso entrar na roda. Viver o risco. Topar o desafio da relação com o outro. 

Sentir o frio na barriga e o calor no coração. Cair, esquivar, levantar, e comprar o jogo novamente. 

A ginga continua! 

Tais e tantas experiências me permitiram uma constelação de sentidos que me fazem hoje 

pensar em inclusão, capoeira e educação de modos interseccionados. Assim como, demandam 

me aventurar.  

Quando olho para a minha vida acadêmica, o conjunto de produções e fazeres que estão 

por vir, penso como é necessário arriscar outros dizeres e escritas que (re)vitalizem, em especial, 

o campo da educação, em suas esferas de ensino, pesquisa e extensão, tendo em vista uma 

formação mais justa e humana, reverberando, sobretudo, na formação de professores.  

Em sintonia ou na gira desse movimento, desenvolvemos dois projetos de extensão 

universitária: Capoeduca: interfaces entre educação e patrimônio cultural imaterial e o 

Capoeduca Itinerante: interfaces entre educação e patrimônio cultural imaterial3.  

 
3 Disponível em:  https://www.facebook.com/capoeducaitinerante/. Campinas, [S. d.]. Acesso em: 30 ago. 2024. 

https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index


18 
 

Reflexão e Ação [ISSN 1982-9949]. Santa Cruz do Sul, v. 32, n. 3, p. 11-27, set./dez. 2024. 
https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index 

 

A capoeira em interface com a inclusão e a decolonialidade no campo educacional, e 

outros terreiros, suas gentes e epistemes constituem os estudos produzidos e disponibilizados no 

blog que produzimos “Educação em giras”4. Além da capoeira, o candomblé e outros acervos 

pensados em perspectivas inclusivas e descoloniais, de diferentes modos, discutem 

pertencimentos e (re)existências em territórios-terreiros formativos, em diferentes regiões e 

realidades educacionais no Brasil.   

O sentimento de pertencimento e ancestralidade ampliam sobremaneira a 

responsabilidade para com o mundo, assim como confere legitimidade de estar no mundo, 

sobretudo aqueles e aquelas historicamente violentados em seus direitos constitucionais. Fazer 

parte do mundo é fundamental para a responsabilidade com ele, não como um dever, mas como 

um princípio ético-afetivo (Lima, 2021).  

A capoeira me oportunizou, e segue oportunizando, uma percepção de mundo que amplia 

o que foi ensinado e enunciado por meio do pensamento moderno ocidental, eurocentrado e 

racista (Lima, 2016). E nesse sentido, as problematizações descoloniais colaboram para 

compreender a colonialidade no âmbito subjetivo, relacional, produtivo e em especial no campo 

dos saberes e dizeres implicados nas práticas pedagógicas, seja na docência, pesquisa e extensão. 

O desconhecimento favorece o preconceito, promovendo a discriminação, a subalternidade, o 

sexismo, o machismo e o racismo.  

 

Memórias e o encontro com os territórios-terreiros 

Na infância, eu contava as minhas histórias e as histórias que aconteciam ao meu redor 

desenhando. Eram meninas brincando, crianças na escola, casinhas, montanhas, carros, feiras, 

carnaval. Desenhava em qualquer pedaço de papel que encontrava pela frente: papel de pão, 

blocos de anotações e folhas soltas. Impressionante como sempre encontrei papéis e lápis com 

facilidade quando eu precisava. Arte da minha mãe. Sábia como só ela, muitos desses desenhos 

foram parar em três cadernos cuidadosamente encadernados profissionalmente com uma capa 

dura azul. Temos um desses cadernos até hoje, os outros foram dados como presentes para 

familiares. Atualmente, os lápis, canetas e folhas foram substituídos pelo teclado e tela de um 

notebook. Os desenhos coloridos dão lugar ao texto. A única situação que permanece a mesma é 

a contação de histórias. Momentos para rememorar e registrar a realidade vivida. 

 
4 Disponível em https://educacaoemgiras.online. Acesso em: 19 ago. 2024. 

https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index


19 
 

Reflexão e Ação [ISSN 1982-9949]. Santa Cruz do Sul, v. 32, n. 3, p. 11-27, set./dez. 2024. 
https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index 

 

 Tive uma infância alegre com meus dois irmãos na mesma casa onde minha mãe ainda 

mora, em uma vila popular em Campinas (SP), cidade na qual nasci e cresci. Sou a filha do meio 

de um casal negro, formado por uma ex-trabalhadora doméstica e um motorista de uma empresa 

do setor de energia elétrica, falecido em 1990. Meus pais, conscientes e tendo conhecimento das 

experiências vividas pelo povo negro numa sociedade branca e, segundo Souza (1983, p. 17), 

“de classe e ideologia dominantes brancas. De estética e comportamento brancos. De exigências 

e expectativas brancas”, sempre demonstraram preocupação em transmitir para nós três, que os 

negros e negras são e foram sujeitos participativos de todo o processo de construção da cultura e 

sociedade brasileira. 

 Meus pais me contavam uma história bem diferente daquela contada na escola, que insiste 

em apresentar os africanos(as) escravizados(as) e seus descendentes que se espalharam pelo 

mundo como seres inferiores e primitivos que foram “dominados” pelos exploradores brancos e, 

consequentemente, pelo processo de escravização. Eles tinham consciência racial e tentavam 

ensinar a nos defender das experiências do racismo em situações do cotidiano como, por 

exemplo, na ocasião em que ouvíamos de outras crianças na escola xingamentos relacionados à 

cor da nossa pele ou quando éramos monitorados por seguranças ao entrarmos em um 

estabelecimento comercial.  

 Minha percepção sobre o racismo ficou mais apurada quando na juventude participei de 

organizações de lutas sociais negras da cidade. A participação e o convívio nesses coletivos 

foram experiências decisivas para que eu compreendesse melhor o mundo a partir da diáspora 

africana compulsória, contribuindo para que eu pensasse minha condição social como mulher 

negra e compreendesse que falar sobre racismo no Brasil é fazer um debate sobre a estrutura das 

relações sociais, constituídas desde o colonialismo. Também fui tomando ciência e reconhecendo 

os vínculos históricos, políticos e culturais da diáspora africana em nossas vidas, apesar de nem 

sempre sermos capazes de perceber essas marcas. 

 Com o tempo fui percebendo que minha participação no movimento social negro me 

instigava não apenas ao pertencimento do lugar da luta política contra o racismo, mas também 

pertencer a um território de preservação da memória coletiva negro-africana. Comecei então a 

participar das cerimônias públicas de candomblés e, anos mais tarde, fui confirmada makota em 

um terreiro de candomblé de linhagem banto5. Makota é o nome dado para um cargo feminino 

 
5Nei Lopes (2021) define por banto um grande conjunto de povos agrupados por afinidades etnolinguísticas e culturais e que no Brasil foram 
chamados de angolas, congos, cabindas, benguelas, moçambiques entre outros estando relacionados a idiomas falados, hoje, na África 
Central, Centro-Ocidental, Austral e parte da África Oriental. 

 

https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index


20 
 

Reflexão e Ação [ISSN 1982-9949]. Santa Cruz do Sul, v. 32, n. 3, p. 11-27, set./dez. 2024. 
https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index 

 

de grande importância nos candomblés angola-congo. São mulheres que durante as cerimônias 

religiosas assumem a função de acompanhar, zelar e auxiliar aqueles e aquelas em seus transes.  

Ser confirmada makota, assim como a iniciação nos terreiros, além de ser um momento 

de renascimento, também é fundamental, como sinaliza Sodré (2019), para assumir-se 

existencialmente dentro daquela comunidade, reconhecer a relação com outras pessoas e as 

divindades e aprender a se relacionar com elas. O negro, o branco, o velho, a criança, a mulher e 

o homem aprendem, ensinam, ouvem e falam sua própria linguagem, dialogam com o mundo, 

transformando-o e deixando-se transformar pelas trocas de experiências que são realizadas. 

Para Sodré (2019), os terreiros são guardiões do axé, da força vital e, para se ter axé, é 

preciso que nosso coração esteja vazio de intenções individuais para fazer prevalecer a força de 

toda uma comunidade. Foi minha experiência nessa comunidade que me fez compreender os 

terreiros de candomblés como territórios de comunhão, conhecimento e saberes que valorizam o 

cotidiano, a oralidade e a tradição. Territórios formativos e socializadores que ocupam um papel 

importante na história nacional e que atravessam significativamente a constituição subjetiva de 

seus participantes.  

Os candomblés são um patrimônio imaterial pois relacionam-se ao legado de uma 

memória coletiva, de algo culturalmente comum a um grupo e que tem seu lugar próprio nas 

comunidades litúrgicas de matriz africana (Sodré, 2019).  

O patrimônio do negro brasileiro (a memória cultural da África) afirmou-se aqui como 

território político-mítico-religioso, para a sua transmissão e preservação. Perdida a antiga 

dimensão do poder guerreiro, ficou para os membros de uma civilização desprovida de 

território físico a possibilidade de se “reterritorializar” na diáspora através de um 

patrimônio simbólico consubstanciado no saber vinculado ao culto dos muitos deuses, à 

institucionalização das festas, das dramatizações dançadas e das formas musicais (Sodré, 

2019, p. 52). 

 O autor acima citado chama nossa atenção sobre a manutenção do patrimônio cultural 

negro-africano no Brasil em um território simbólico: os terreiros. Independentemente de ser de 

Jurema, candomblés, Xangô, tambor de mina, umbanda, a comunidade litúrgica dos terreiros é a 

base físico-cultural da patrimonialização. A noção de patrimônio apresentada remete à 

coletividade e ao anti-individualismo. 

O protagonismo desses territórios na preservação sobretudo da identidade negra é símbolo 

da resistência de práticas sociais constituídas por uma rede de significados e sensações que 

combina elementos de atividades diferenciadas, como as que recorrem ao passado e se 

relacionam diretamente com a dinamicidade do presente, perspectivando o futuro. Nesse sentido, 

a compreensão sobre o modo como os processos educacionais e formativos atravessam os 

https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index


21 
 

Reflexão e Ação [ISSN 1982-9949]. Santa Cruz do Sul, v. 32, n. 3, p. 11-27, set./dez. 2024. 
https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index 

 

participantes dessas comunidades passa pela compreensão do significado de práticas, que são 

experiências humanas de sociabilidade, educação, trabalho, entretenimento e religiosidade 

(Lima, 2023). 

Quando iniciei minha vida profissional como professora da educação básica, eu já havia 

trilhado um longo caminho, participando das organizações sociais de luta contra o racismo e 

também já era pertencente a uma comunidade de terreiro. Ao chegar no ambiente escolar, percebi 

que as crianças negras, desde muito cedo, são ainda tratadas de modo subalternizado, como no 

meu tempo de infância, afinal, os saberes e conhecimentos das escolas estão assentados no 

eurocentrismo que nada mais é do que uma perspectiva política de conhecimento instaurada na 

modernidade ocidental e que sustenta a ideia de universalismo em todas as esferas da vida 

(Dussel, 2005). 

Nas minhas experiências como docente, pude ver que o pensamento hegemônico é 

priorizado e quase exclusivo dentro das escolas. Isso porque o pensamento educacional, como 

bem nos alertou Candau e Oliveira (2010), está preso à historiografia colonial e eurocêntrica 

dentro da qual crianças, jovens e adultos, ainda são tratados, dentro do padrão de saber, ser e 

poder da lógica colonial moderna que nega todo o legado de saber de populações e gentes 

historicamente produzidas como ausentes.  

Em um de seus primeiros atos do seu primeiro mandato, em março de 2003, o presidente 

Luís Inácio Lula da Silva, sancionou a Lei no 10.639, que alterou a Lei de Diretrizes e Bases da 

Educação Nacional (LDBEN – Lei no 9.394/1996) e, por meio dos artigos 26-A e 79-B, inseriu 

nos currículos das escolas públicas e privadas dos Ensinos Fundamental e Médio a 

obrigatoriedade do ensino da história e da cultura afro-brasileiras (Brasil, 2003). No ano seguinte, 

a Lei no 10.639/2003 foi regulamentada pelo Conselho Nacional de Educação (CNE) e instituiu 

as Diretrizes curriculares nacionais para a educação das relações étnico-raciais e ensino de 

história e cultura afro-brasileira e africana. Essas diretrizes embasam ações no campo da 

educação escolar e fundamentam-se em parecer do Conselho Pleno do CNE, aprovado por 

unanimidade em março de 2004 (Brasil, 2004).  

Posteriormente, o artigo 26-A da LDBEN foi alterado pela Lei 11.645/2008, tornando 

obrigatório não só o ensino de história e cultura afro-brasileiras, mas também das populações 

indígenas que aqui vivem (Brasil, 2008). 

A Lei 10.639/2003 atende a uma antiga reivindicação dos movimentos sociais negros, 

sendo considerada uma política de ação afirmativa de enfrentamento ao racismo. Sabemos, 

https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index


22 
 

Reflexão e Ação [ISSN 1982-9949]. Santa Cruz do Sul, v. 32, n. 3, p. 11-27, set./dez. 2024. 
https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index 

 

todavia, que ainda enfrentamos uma realidade na qual práticas pedagógicas e processos 

educativos são marcados por posturas subjetivas e objetivas de preconceito, discriminação e 

racismo contra a população negra e outros grupos subalternizados. Como observado por Arroyo 

(2018), planos pedagógicos, discursos, raciocínios, lógicas e materiais, o modo de tratar não só 

as crianças e os jovens, mas as pessoas negras adultas, privilegiam a brancura e dão destaque à 

cultura europeia, ignorando ou dando pouca importância a outras culturas como a negra, a 

indígena, a camponesa, das favelas, vilas e ruas.  

Na minha atuação docente, busco valorizar a história e a cultura da população negra. A 

partir do meu pertencimento de mulher de terreiro, meu trabalho está assentado na concepção de 

que as práticas de matriz africana, acervo macumbístico afro-brasileiro, que atravessa um período 

histórico, problematizando o racismo desde o início de sua história, experienciam o mundo com 

um outro olhar, de uma outra maneira contraposta a geopolítica hegemônica neoliberal, 

monocultural e monorracial, contribuindo para modos de (re)criação da existência e (re)invenção 

da vida.  

 

Considerações (quase) finais 

Ainda que existam outros terreiros formativos relevantes, a escola é uma instituição de 

excelência para a formação humana, em nossa sociedade. Cabe ponderar o que se ensina e como 

se aprende. Quais narrativas e sentimentos são mobilizados necessariamente no processo de 

ensinar e aprender, dada a complexidade implicada, uma vez que não se trata, tão somente, de 

conteúdos, mas envolve referências de mundo em processos fluidos, sobre os quais não se tem 

pleno controle. O sentimento de pertencimento é legítimo. É um direito sentir-se integrante neste 

mundo de aventuras que é o ensinar e o aprender. Pertencimento pode ser pensado a partir das 

filiações. Mas, as filiações formais não dizem sobre o sentimento de pertencer.  

Estabelecemos, a partir de nossa experiência, uma relação necessária entre sentimento de 

pertencimento e inclusão (Lima, 2021a; Lima; Lima, 2022; Lima; Lima, 2023). Sentir, dizer, 

problematizar o nosso lugar no mundo e conhecer outros mundos que coexistem, ainda que em 

posições desiguais de reconhecimento, legitimidade e condições de enunciação são preceitos 

educacionais inclusivos descoloniais. Nessa perspectiva, compreendemos que o ambiente escolar 

tem muito o que aprender com os bens culturais imateriais afro-brasileiros, suas epistemes e 

comunidades, tendo em vista potencializar a visibilidade de culturas, corpos e gentes que foram 

produzidos historicamente como ausentes pelo projeto colonial. As macumbas e suas giras em 

https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index


23 
 

Reflexão e Ação [ISSN 1982-9949]. Santa Cruz do Sul, v. 32, n. 3, p. 11-27, set./dez. 2024. 
https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index 

 

terreiros por si só não podem mudar o mundo, mas podem colaborar com a formação de 

professores, tensionando fronteiras epistêmicas coloniais, patriarcais e racistas. Desse modo, 

podem ampliar chaves outras de compreensão e experiências de mundo, pluriversais, alinhadas 

aos princípios descoloniais inclusivos e antirracistas. Suas práticas, seus símbolos, seus rituais, 

seus integrantes e saberes mobilizam dimensões históricas, culturais, estéticas, afetivas, éticas e 

ancestrais que compõem a memória coletiva da sociedade brasileira (Lima, 2019; 2020; Lima, 

2023).   

A partir de nossas práticas, pertencimentos macumbísticos e posicionamento político e 

ancestral, por entre trânsitos e fluxos, em diferentes contextos na educação pública, consideramos 

relevante reconhecer e estabelecer uma interface entre o sentimento de pertencimento e a inclusão 

escolar, num recorte epistemológico. O contributo de bens culturais imateriais (afro)brasileiros, 

em especial, capoeiras e candomblés, potencializam outras narrativas, vozes, fazeres, saberes e 

processos formativos inclusivos e descoloniais, colaborando, sobremaneira, com o 

fortalecimento e a implementação da Lei 10.639/2003. 

 

 

Referências  

ABRAHÃO, Maria Helena Menna Barreto (org). A nova aventura (auto)biográfica [recurso 

eletrônico]: Tomo II. Porto Alegre, EDIPUCRS, 2018.  

 

ARROYO, Miguel G. Descolonizar o paradigma colonizador da infância. In: SANTOS, Solange 

E. et al. (Orgs.). Pedagogias descolonizadoras e infâncias: por uma educação emancipatória 

desde o nascimento. Maceió: Edufal, 2018. p. 27-58. 

 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília, DF: Centro Gráfico, 1988. 

 

BRASIL. Conselho Nacional de Educação. Parecer no 03, de 10 de março de 2004. Aprova as 

Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino 

de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. 

 

BRASIL. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais 

e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. Brasília: Ministério da 

Educação, Secretaria Especial de Políticas de Promoção da Igualdade Racial, 2004.  

 

BRASIL. Lei n o 10.639, de 09 de janeiro de 2003. Altera a Lei no 9.394, de 20 de dezembro 

de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no currículo 

oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática "História e Cultura Afro-Brasileira", e 

dá outras providências. 

 

BRASIL. Lei n o 11.645, de 10 de março de 2008. Altera a Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 

1996, modificada pela Lei no 10.639, de 9 de janeiro de 2003, que estabelece as diretrizes e bases 

da educação nacional, para incluir no currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da 

https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index
Highlight



24 
 

Reflexão e Ação [ISSN 1982-9949]. Santa Cruz do Sul, v. 32, n. 3, p. 11-27, set./dez. 2024. 
https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index 

 

temática “História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena”. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm. Acesso em: 11 jan. 2021.  

 

BRASIL. Lei n o 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases da educação 

nacional. 

 

BERNARDINO-COSTA, Joaze; MALDONADO-TORRES, Nelson; GROSFOGUEL, Ramón. 

(Orgs.) Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. 2ª.Ed. Belo Horizonte: Autêntica, 

2019.  

 

BRAGANÇA, Inês Ferreira de Souza. Pesquisaformação narrativa (auto)biográfica: trajetórias 

e tessituras teórico-metodológicas.  In: ABRAHÃO, Maria Helena Menna Barreto et al.  

Pesquisa (auto)biográfica: diálogos epistêmico-metodológicos. Curitiba: CRV, 2018, v.1, p. 

65-81. 

 

CAPOEDUCA ITINERANTE. Interfaces entre educação e patrimônio cultural imaterial. 

Disponível em: https://www.facebook.com/capoeducaitinerante/. Campinas, [S. d.]. Facebook: 

Acesso em: 30 ago. 2024. 

 

CAPOEDUCA ITINERANTE. Interfaces entre educação e patrimônio cultural imaterial. 

Campinas, 2018. Documento audiovisual publicado no canal do youtube. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=-2sPs7Tbp5c.  Acesso em: 30 ago. 2024. 

 

CANDAU, Vera Maria Ferrão; OLIVEIRA, Luiz Fernandes de. Pedagogia decolonial e 

educação antirracista e intercultural no Brasil. Educação em Revista [online], v. 26, n. 1, p. 15-

40, 2010. 

 

DUSSEL, Enrique. Europa, modernidade e eurocentrismo. In: Lander, Edgardo (Org.). A 

colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latino-americanas. 

Buenos Aires, CLACSO, 2005. 

 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: Edufba, 2008. 

 

GOMES, Nilma Lino. O combate ao racismo e a descolonização das práticas educativas e 

acadêmicas. Revista de Filosofía Aurora, 2021, vol. 33, no. 59, May-August. 

DOI: https://doi.org/10.7213/1980-5934.33.059.DS06 

 

HADDOCK-LOBO, Rafael. Abre-caminho: assentamentos de metodologia cruzada. 

(Coleção X) Rio de Janeiro: Ape’Ku, 2022. 

 

HADDOCK-LOBO, Rafael. Aprendiz de feiticeiro. Abatirá - Revista de Ciências Humanas e 

Linguagens, v. 2, n. 4, p. 04 - 18, 14 dez. 2021 

 

HADDOCK-LOBO, Rafael. Os fantasmas da colônia: Notas de desconstrução e filosofia 

popular brasileira. Coleção X (Organização Rafael Haddock-Lobo). Rio de Janeiro: Ape’Ku, 

2020. 

 

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL. Disponível em 

http://portal.iphan.gov.br/pagina/detalhes/71. Acesso em: 30 ago. 2024. 

 

https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index
https://www.facebook.com/capoeducaitinerante/
https://www.youtube.com/watch?v=-2sPs7Tbp5c
https://doi.org/10.7213/1980-5934.33.059.DS06
http://portal.iphan.gov.br/pagina/detalhes/71


25 
 

Reflexão e Ação [ISSN 1982-9949]. Santa Cruz do Sul, v. 32, n. 3, p. 11-27, set./dez. 2024. 
https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index 

 

JESUS, Regina de Fátima; BRAGANÇA, Inês Ferreira de Souza. Escritos (auto)biográficos de 

estudantes do Curso de Pedagogia: potencialidades e reflexões. In COSTA, Adriana Alves 

Fernandes; EVANGELISTA, Francisco; PRADO, Guilherme Val Toledo. Narrativas que nos 

transformam: o que contam os educandos? São Carlos: Pedro&João Editores, 2017. p.125-

151.   

 

LIMA, Mariana Semião de. Territórios de (re) existência e educação: práticas afrodiaspóricas 

e processos de subjetivação. Tese (doutorado). Faculdade de Educação. Universidade Estadual 

de Campinas, SP: 2023 

 

LIMA, Mariana Semião de.; LIMA, Norma Silvia Trindade de. A menina de Oyá: contribuições 

decoloniais e inclusivas ao ambiente escolar. Poiésis, v. 16, n. 29, p. 183-201, 2022 

DOI: https://doi.org/10.59306/poiesis.v16e292022183-201 

 

LIMA, Norma Silvia Trindade de.; LIMA, Mariana Semião de. Rasuras e perspectivas 

macumbísticas para uma educação infantil inclusiva e antirracista. Zero a Seis, Florianópolis. 

Dossiê infâncias, racismos e educação infantil. v. 25 n. 47. jan./jun, 2023. p.409-428. DOI: 

https://doi.org/10.5007/1980-4512.2023.e90781 

 

LIMA, Norma Silvia Trindade de. Inclusão escolar e pertencimento, cruzos a partir da 

experiência: capoeira e decolonialidade. In MANTOAN, Maria Teresa Égler; LANUTI, José 

Eduardo de Oliveira Evangelista (orgs.). Todos pela inclusão escolar: dos fundamentos às 

práticas. Curitiba: CRV, 2021a. p. 121-129.  

 

LIMA, Norma Silvia Trindade de. Capoeira em diáspora: capturas, insurgências e (re)existências 

por uma educação decolonial e inclusiva. Perspectiva, Florianópolis, v. 39, n 4 p. 01-17, 

out./dez. 2021b 
DOI: https://doi.org/10.5007/2175-795X.2021.e67913 

 

LIMA, Norma Silvia Trindade de.; MENDES, Jackeline Rodrigues; FERNANDES, Renata 

Sieiro. Capoeira e Educação: pelo movimento, pelas narrativas e pela experiência. IN: Educação, 

Ciência e Cultura. v. 25, n. 2, 2020. p. 319-334. Disponível 

em: https://revistas.unilasalle.edu.br/index.php/Educacao/article/view/5499. Acesso em: 21 set 

2020. DOI: https://doi.org/10.18316/recc.v25i2.5499 

 

LIMA, Norma Silvia Trindade de. Capoeira: interfaces na educação e cultura. In SPIGOLON, 

Nima I.; NETO, Nicola José Frattari; ATAIDE, Patrícia Costa; CASTRO, Rosa Betânia 

Rodrigues de. (orgs.). Tambores, Urucuns e Enxadas: práticas e saberes contribuindo para a 

formação humana. Ituiutaba: Barlavento, 2019. p. 248-261 

 

LIMA, Norma Silvia Trindade de.; MANTOAN, Maria Teresa Eglér. Notas sobre inclusão, 

escola e diferença. ETD - Educação Temática Digital Campinas, SP v.19 n.4 p. 824-832 

out./dez.2017  

DOI: https://doi.org/10.20396/etd.v19i4.8646274 

 

LIMA, Norma Silvia Trindade de. ODE À CAPOEIRA: “além” mar, entre mundos e tambores. 

In MANTOAN, Maria Teresa Eglér (org.). Miscelâneas. Campinas: SP. UNICAMP/BCCL, 

2016. p.167-18. Disponível 

em  http://www.bibliotecadigital.unicamp.br/document/?code=74104&opt=1. Acesso em: 30 

ago. 2024. 

https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index
https://doi.org/10.59306/poiesis.v16e292022183-201
https://periodicos.ufsc.br/index.php/zeroseis/issue/view/3553
https://doi.org/10.5007/1980-4512.2023.e90781
https://doi.org/10.5007/2175-795X.2021.e67913
https://doi.org/10.18316/recc.v25i2.5499
https://doi.org/10.20396/etd.v19i4.8646274
http://www.bibliotecadigital.unicamp.br/document/?code=74104&opt=1


26 
 

Reflexão e Ação [ISSN 1982-9949]. Santa Cruz do Sul, v. 32, n. 3, p. 11-27, set./dez. 2024. 
https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index 

 

 

LIMA, Norma Silvia Trindade de. Inclusão escolar e a identidade do professor: a escola como 

palco de invenção. Tese (Doutorado em Educação). Faculdade de Educação, Universidade 

Estadual de Campinas, 2003. 

 

LOPES, Nei. Bantos, malês e identidade negra. 4a. ed. rev. e atual. Belo Horizonte: Autêntica, 

2021. 

 

LUGONES, María. Rumo a um feminismo descolonial. Revista Estudos Feministas, [S. l.], v. 

22, n. 3, p. 935–952, 2014. Disponível em: 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/36755. Acesso em: 30 ago. 2024. 
DOI: https://doi.org/10.1590/%25x 

 

MIGNOLO, Walter D. Desobediência epistêmica: a opção descolonial e o significado de 

identidade em política. Cadernos de Letras da UFF: Dossiê: Literatura, língua e identidade. 

n.34, p.287-324, 2008.  Disponível em www.uff.br/cadernosdeletrasuff/34/traducao.pdf . Acesso 

em: 30 ago. 2024. 

 

MIGNOLO, Walter D. Colonialidade. O lado mais escuro da modernidade. Revista Brasileira 

de Ciências Sociais. [on line] vol. 32. n.94. jun/2017. Disponivel em 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S0102-

69092017000200507&lng=en&nrm=iso&tlng=pt. Acesso em: 30 ago. 2024. 

 

SIMAS, Luiz Antonio; RUFINO, Luiz. Fogo no mato: a ciência encantada das macumbas. 1ª. 

Ed. Rio de Janeiro: Mórula, 2018 

 

SODRÉ. Muniz. O terreiro e a cidade: a forma social negro brasileira. 3ª.Ed. Rio de Janeiro: 

Mauad X, 2019. 

 

SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro: as vicissitudes da identidade do negro brasileiro em 

ascensão social. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1983. 
 
 

 

https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/index
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/36755
https://doi.org/10.1590/%25x
http://www.uff.br/cadernosdeletrasuff/34/traducao.pdf
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S0102-69092017000200507&lng=en&nrm=iso&tlng=pt
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S0102-69092017000200507&lng=en&nrm=iso&tlng=pt

